
DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

170 170 

A ideia de justiça em Nietzsche 

José Francisco de Assis Dias1   

Reginaldo César Pinheiro
2
  

RESUMO 

O presente estudo tem por finalidade analisar a crítica que Nietzsche estabelece acerca da 

moral ocidental e sua ideia de justiça e direito, com destaque sobre a influência exercida pela 

vingança, enquanto sentimento originado de relações primitivas e castigos. A partir da 

abordagem pelo método genealógico de Nietzsche, infere-se que a definição de Justiça não 

está relacionada a qualquer conceito metafísico que outrora se estabeleceu; mas uma 

verdadeira consequência da própria natureza humana. Com isso, a Justiça teria sua origem nas 

relações de obrigação (obligatio), onde o credor teria direitos sobre o devedor, em caso de não 

cumprimento da obrigação, tendo em vista que ‘cada coisa tem seu preço; tudo pode ser 

pago’.  Metodologicamente o estudo foi desenvolvido através de uma revisão bibliográfica 

qualitativa e a observância do método dedutivo, buscando-se preferencialmente a análise das 

obras Genealogia da Moral e Além do Bem e do Mal. Com isso, conclui-se que o método 

genealógico de Nietzsche permitiu a desmitificação do conceito de Justiça, enquanto 

paradigma metafísico, para defini-lo como decorrência da própria transformação do homem, 

desde a sua origem. 

Palavras-chave: Ideia de Justiça; Justiça em Nietzsche; Vingança; Moral; Castigo; Direito. 

THE IDEA OF JUSTICE IN NIETZSCHE 
ABSTRACT 

The purpose of this study is to analyze Nietzsche's critique of Western morality and his idea 

of justice and law, with emphasis on the influence exerted by revenge as a sentiment 

originated from primitive relations and punishments. From the approach of Nietzsche's 

genealogical method, it is inferred that the definition of Justice is not related to any 

metaphysical concept that was once established; but a true consequence of human nature 

itself. With this, the Justice would have its origin in the obligatio relations, where the creditor 

would have rights over the debtor, in case of noncompliance with the obligation, considering 

that 'every thing has its price; everything can be paid '. Methodologically, the study was 

carried out through a qualitative bibliographical review and the observance of the deductive 

method, preferentially seeking the analysis of the works Genealogy of Morals and Beyond 

Good and Evil. With this, it is concluded that the genealogical method of Nietzsche allowed 

the demystification of the concept of Justice, as a metaphysical paradigm, to define it as a 

consequence of man's own transformation from its origin. 

Keywords: Idea of Justice; Justice in Nietzsche; Revenge; Moral; Punishment; Right. 

                                                             
1 UNIVERSIDADE ESTADUAL DO OESTE DO PARANÁ – UNIOESTE. Telefone: (045) 99995-9030, 

endereço eletrônico para correspondência: prof.dias.br@gmail.com Professor permanente do programa de pós-

graduação em filosofia da Unioeste; professor adjunto B da Unioeste; áreas de pesquisa: Ética e Filosofia 

Política; Filosofia do Direito. 
2
 PPGFIL - UNIVERSIDADE ESTADUAL DO OESTE DO PARANÁ – UNIOESTE. Telefone: (044) 98802-

5033, endereço eletrônico para correspondência: reginaldocesarpinheiro@yahoo.com.br Mestrando do Curso de 

Filosofia da Universidade Estadual do Oeste do Paraná (UNIOESTE). Possui pós-graduação lato sensu em 

Direito Aplicado pela Escola da Magistratura do Paraná e em Docência do Ensino Superior pela Universidade 

Paranaense. Advogado no Paraná. E-mail: reginaldocesarpinheiro@yahoo.com.br. 

mailto:prof.dias.br@gmail.com
mailto:reginaldocesarpinheiro@yahoo.com.br


DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

171 171 

Introdução 
A busca sobre o que se entende por Justiça constitui-se em uma das tarefas mais 

complexas ao estudioso da ciência mãe. Desde os antigos a Justiça vem sendo estudada e é 

sempre inconclusivo, já que o que é justo para um pode não ser para um outro; ou quem é que 

estabeleceu tais parâmetros. 

Em Nietzsche este dilema não desaparece. Ao contrário, o filósofo alemão busca 

evidenciar ainda mais com o uso de seu método. Concebido a partir da obra Genealogia da 

Moral o método genealógico propõe uma nova forma de pensar a moral, tendo o homem 

como elemento principal das decisões e criações morais. Ao estabelecer o método 

genealógico, Nietzsche rompe com a tradição filosófica, pautada pela metafísica, em que “os 

fenômenos morais não poderiam, portanto, comportar uma origem e muito menos uma 

história” (MARTON, 2000, p. 75). Para Camargo, esta nova vertente inaugurada por 

Nietzsche vai demonstrar que “os valores humanos, as concepções sobre o bem e o mal, o 

certo e o errado, são criações humanas e, por isto, possuem necessariamente uma história” 

(CAMARGO, 2011, p. 81).  

Diante de uma genealogia da moral, a metafísica não mais se sustenta. A crítica de 

Nietzsche faz à moral e à religião termina por se desdobrar na impossibilidade de se 

continuar acreditando em definições absolutas também para a determinação dos 

valores defendidos como justos e transforma, até mesmo, o entendimento sobre o 

que é a própria justiça ao lhe conferir também uma origem histórica e, portanto, 

humana. A crítica de Nietzsche aponta para a ausência de sentido moral absoluto 

para a existência, com a consequência de não mais se poder falar também em um 

valor justo por si mesmo (CAMARGO, 2011, p. 81).  

Ao pensar a Justiça o filósofo alemão recorre ao mesmo método para compreender 

como os valores ocidentais foram empregados para o estabelecimento do modelo de 

responsabilidade. Segundo Gonçalves, Nietzsche considera como sendo um marco 

fundamental “o advento das relações comerciais primitivas, a partir do momento em que o 

homem ‘se torna um animal capaz de fazer promessas’ e toma consciência de uma 

‘responsabilidade instintiva’, com foco na relação entre credor e devedor” (GONÇALVES, 

2014, p. 2). 

Os valores ocidentais estabelecidos nas origens da humanidade impõem ao infrator 

um castigo pelo mal causado ao ofendido, como forma de reparação dos danos causados. É 

aqui que cabe um questionamento: o castigo imposto ao infrator, para que pague seu débito ao 

particular ou ao ‘Estado’, efetivamente atinge sua finalidade (a de evitar novas infrações) ou 

constitui-se tão somente em uma vingança (enquanto sentimento primitivo) ou para simples 

satisfação do prazer tanto do malfeitor quanto da plateia.  



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

172 172 

Tais questionamentos trazidos brilhantemente por Gonçalves (2014) no ensaio 

Justiça, Direito e Vingança na Filosofia Moral de Friedrich Nietzsche, foram respondidos e 

tem como objeto de estudo, predominantemente, as obras Genealogia da Moral e Além do 

Bem e do Mal. 

A genealogia da justiça segundo Nietzsche 

Abstrai-se de textos póstumos de Nietzsche uma confissão ou um reconhecimento de 

que ainda faltava uma melhor reflexão sobre a justiça. Tratava-se de um prefácio para uma 

obra de 1885, onde dele se colhe a seguinte afirmação: 

Aconteceu bem tarde – eu já tinha passado dos 20 anos – de eu ter descoberto o que 

ainda me faltava total e completamente: a saber, a justiça. ‘O que é justiça? E ela é 

possível? E se ela não devesse ser possível, como seria possível suportar a vida?’ – 

nessa medida eu me questionava ininterruptamente. Angustiava-me profundamente 

encontrar por toda parte onde eu escavava em busca de mim mesmo apenas paixões, 

apenas perspectivas angulosas, só a irreflexão, para a qual já faltavam as condições 

prévias para a justiça: mas onde estava a temperança? – a saber, a temperança a 

partir de uma intelecção abrangente (apud ALVES, 2016, p. 78). 

Assevera Maurer que “o Nietzsche de início oculto é, pois, aquele para quem o tema 

amor e justiça, num sentido que abrange homem e coisas, é central. [...] Lá ele apresenta 

justiça como algo que teria faltado em suas reflexões, que só ‘tardiamente’ se teria tornado 

consciente para ele” (MAURER, 1995, p. 180). E na mesma linha, afirmou Alves: 

Sob o testemunho do próprio filósofo é interessante notar que a justiça foi assumida 

como uma perspectiva que ecoava silente em sua obra. Nietzsche reconheceu a 

justiça enquanto traço necessário para a sua reflexão, todavia durante muito tempo 

por ele mesmo esquecido. Um fragmento póstumo do que seria um prefácio para 

uma obra de 1885 demonstra com clareza a presença ausente do tema na reflexão do 

filósofo (ALVES, 2016, p. 78). 

Com isso, é forçoso reconhecer que a gênese da Justiça surge com o conceito 

material de dívida. Afirmou Nietzsche: 

O criminoso é um devedor que não só não paga os proveitos e adiantamentos que 

lhe foram concedidos, como inclusive atenta contra o seu credor: daí que ele não 

apenas será privado de todos esses benefícios e vantagens, como é vontade, entre 

homens de poder aproximadamente igual, de acomodar-se entre si, de ‘entender-se 

mediante um compromisso’ – e, com relação aos de menor poder, forçá-los a um 

compromisso entre si (NIETZSCHE, 1998, p. 59-60). 

Sob o pretexto de se evitar a repetição e atos reprováveis e de se punir o sujeito no 

dano que se causou – anota Gonçalves (2014) – culminou-se na proliferação dos mais 

diversos castigos aptos a serem impostos aos infratores. A gênese do Estado também é 

decorrente destas relações, segundo Nietzsche, pois “o primeiro que desobedece a suas regras 

torna-se um devedor perante toda sociedade, quebra o contrato social” (GONÇALVES, 2014, 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

173 173 

p. 2). Para Nietzsche a violência sempre esteve nas origens das instituições, sendo também o 

caso do próprio Estado:  

[...] o mais antigo ‘Estado’, em conseqüência, apareceu como uma terrível tirania, 

uma maquiaria esmagadora e implacável, e assim prosseguiu seu trabalho, até que 

tal matéria-prima humana e semi-animal ficou não só amassada e maleável, mas 

também dotada de uma forma. Utilizei a palavra ‘Estado’: está claro a que me refiro 

– algum bando de bestas louras, uma raça de conquistadores e senhores, que, 

organizada guerreiramente e com força para organizar, sem hesitação lança suas 

garras terríveis sobre uma população talvez imensamente superior em número, mas 

ainda informe e nômade. Deste modo começa a existir o ‘Estado’ na terra: penso 

haver-se acabado aquele sentimentalismo que o fazia começar com um ‘contrato’ 

(NIETZSCHE, 1998, p. 74-75). 

Na visão de Camargo, “o chamado ‘Estado’, ainda em uma forma rudimentar, 

começa a aparecer aqui e partir do uso da força de determinados homens que impõem a outros 

suas normas e suas regras de acordo com sua própria vontade” (CAMARGO, 2014, p. 95). 

Fica claro que Nietzsche se refere a uma espécie de contrato social; não do modo pensado 

pelos contratualistas, mas da forma mais egoística possível, que é a imposição de valores, 

normas e regras, visando a estabilidade para tornar o homem mais estável socialmente, 

previsível e confiável. 

Desta forma, havendo o descumprimento do que foi prometido inicialmente pelo 

devedor, a relação de confiança é quebrada, e o credor poderia, como forma de 

reparação de danos causados por aquele homem inferior (que promete e não cumpre, 

que não foi domesticado e racionalizado), castigá-lo proporcionalmente ao tamanho 

da dívida. A violência então é entrelaçada às obrigações diante da culpa e sofrimento 

do devedor: aquele que faz uma promessa e não a cumpre merece o sofrimento para 

reparar o dano que causou à pessoa que lhe deu crédito) (GONÇALVES, 2014, p. 

3). 

A superioridade do credor descrita por Nietzsche, seria uma espécie e autorização 

para uma satisfação íntima, como reparação, sendo “a satisfação de quem pode livremente 

descarregar seu poder sobre um impotente, de quem pode punir os impotentes, de quem pode 

efetivar um direito é que reservados apenas aos ‘senhores’.” (GONÇALVES, 2014, p. 3). 

Maurer considera a existência de uma hierarquia, ao afirmar que “o alvo do pensar 

compensatório de Nietzsche se denomina, em conjunto, justiça, como reconhecimento de uma 

pluralidade não necessariamente caótica, mas disposta em hierarquia. (MAURER, 1995, p. 

172). E é em nome desta hierarquia que Nietzsche se revela contra monopolizações ou 

absolutizações em nome falsos valores ocidentais.  

O próprio conceito sobre o que é bom ou mal é definido por valores ocidentais 

egoísticos, objetivando o que Nietzsche chama de pathos da distância: 

[...] o juízo ‘bom’ não provém daqueles aos quais se fez o ‘bem’! Foram os ‘bons’ 

mesmos, isto é, os nobres, poderosos, superiores em posição e pensamento, que 

sentiram e estabeleceram a si e a seus atos como bons, ou seja, de primeira ordem, 

em oposição a tudo que era baixo, de pensamento baixo, e vulgar e plebeu. Desse 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

174 174 

pathos da distância é que eles tomaram para si o direito de criar valores, cunhar 

nomes para os valores: que lhes importava a utilidade! (NIETZSCHE, 1998, p. 18). 

Ao questionar a origem etimológica para bom, empregada em diversas línguas, 

Nietzsche conclui: 

Descobri então que todas elas remetem à mesma transformação conceitual – que, 

em toda parte, ‘nobre’, ‘aristocrático’, no sentido social, é o conceito básico a partir 

do qual necessariamente se desenvolveu ‘bom’, no sentido de espiritualmente 

nobre’, ‘aristocrático’,, de ‘espiritualmente bem-nascido’, ‘espiritualmente 

privilegiado’: um desenvolvimento que sempre corre paralelo àquele outro que faz 

‘plebeu’, ‘comum’, ‘baixo’ transmutar-se finalmente em ‘ruim’ (NIETZSCHE, 

1998, p. 21). 

Gonçalves abstrai em Nietzsche que o ‘direito de justiça’ são, na verdade, falsos 

valores ocidentais: 

Esse ‘direito de justiça’ concedido ao credor, então, possui raízes na mencionada 

relação credor-devedor, de forma que tem como escopo buscar a equivalência entre 

o dano sofrido e o castigo aplicado. Nietzsche analisa juntamente essa falta 

equivalência, essa vingança disfarçada sob o nome de justiça, enraizada na 

sociedade ocidental como um conceito pétreo, mas que possui origens duvidosas e 

não cumpre a finalidade declarada, mas outra coisa muito longe da real separação de 

danos equivalente. Conceitos como esses impedem a superação do homem como 

indivíduo e agrilhoam toda a sociedade em falsos valores (GONÇALVES, 2014, p. 

3). 

O pathos de distância também seria responsável pela definição do sofrimento dos 

estratos sociais. Em Maurer se colhe que “a fraqueza do tipo forte de fachada, do aristocrata 

mais antigo, consiste em que não quer reconhecer a realidade do sofrer (1995, p. 178-179) e 

em Nietzsche, na obra Além do Bem e do Mal, se abstrai a seguinte afirmação: 

O orgulho e o desgosto intelectual no homem que sofreu profundamente – a classe 

social já está quase determinada pelo grau de sofrimento que um homem pode 

suportar – a horrível certeza, da qual o homem está todo impregnado e colorido, a 

certeza de saber mais, graças a seu sofrimento, que não podem saber mais os mais 

inteligentes e os mais sábios (NIETZSCHE, 2013a, n. 270, p. 249). 

 

A vingança na moral ocidental 

A satisfação íntima poderia ser o sentimento de vingança ou um simples prazer no 

castigo. Afinal, “originalmente a vingança pertence ao domínio da justiça, ela é um 

intercâmbio” (NIETZSCHE, 2015, p. 65). Na obra Além do Bem e do Mal (§230) Nietzsche 

afirma:  

[...] reconverter o homem para a natureza; triunfar sobre as muitas interpretações e 

segundos sentidos vaidoso e delirantes que até agora foram rabiscados e pintados 

sobre aquele eterno texto fundamental homo natura; fazer com que o homem, 

doravante, fique diante do homem como já hoje é endurecido na disciplina da 

ciência, ele fica diante da outra natureza, com intrépidos olhos de Édipo e tapados 

ouvidos de Odisseu (NIETZSCHE, 2005, p. 330).   



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

175 175 

Com isso, tem que o sentimento de vingança e de castigo pelo castigo originam-se 

do homem primitivo
3
. Maurer anota também: 

Nietzsche persiste no ‘terrível texto fundamental homo natura’: no homem como ele 

é por natureza, e intercede a favor de, em primeiro lugar, apreender toda a variedade 

das aspirações humanas, de acordo com sua tese fundamental sobre a efetividade 

(Wirklichkeit), segundo a qual esta seria a oposição e o concurso entre si de uma 

pluralidade de "vontades de poder" heterogêneas e diversamente fortes. Justiça 

significa, a partir daí, não universalização coordenada com base em pretensa 

filantropia, porém, de acordo com seu princípio fundamental: ‘apreensão conceituai 

e ordenação conjunta de um enorme reino de delicados sentimentos de valor e 

diferenças de valor, que vivem, crescem, procriam e perecem’ (MAURER, 1995, p. 

174). 

Marton analisa essa ‘satisfação íntima’ na expressão dos sentimentos de vingança e castigo, 

como ressentimento: 

Incapaz de aniquilar o forte, o homem do ressentimento quer vingar-se, mas, não 

podendo fazê-lo, imagina o momento em que sua ira se excederá impiedosa e 

implacável; inventa a ocasião em que lhe será finalmente, permitida a desforra. É da 

própria impotência que nasce e se alimenta seu desejo de vingança. É por isso que 

ressentimento nem mesmo é sinônimo de reação: justamente por ser impotente para 

reagir, ao fraco só resta ressentir (MARTON, 1993, p. 56). 

Ainda, ao tratar da vingança, Arruda anota que: 

Ao explicar a teoria psicológica da moral do ressentimento com base em noções de 

bem e mal que surgem em diferentes circunstâncias para a moral nobre e para a 

moral escrava, Nietzsche deixa claro o desvalor da moral do ressentimento, que é 

reativa, uma vez que considera a oposição entre bem e mal partindo da noção inicial 

do que é o mal. Assim, o ressentido é o impotente que, não podendo agir 

naturalmente, reage, vingando-se. Essa impotência para a ação é a raiz psicológica e 

metafísica da vingança, uma vez que o ressentido enxerga no seu oposto o 

responsável pelo seu sofrimento. [...] O ressentido parte da ideia de que toda culpa 

merece castigo, vingança. Sendo assim, a moral do ressentimento é a transfiguração 

ético-religiosa do espírito de vingança. E, considerando que Nietzsche entende a 

pena como vingança, conforme exposto acima, podemos concluir que a pena é fruto 

da moral do ressentimento. Assim, ainda que consideremos as suas diversas 

finalidades legitimadoras, jamais conseguiremos afastar o caráter de vingança que se 

manifesta na violência do mal em retribuição a outro mal inicialmente praticado 

(ARRUDA, 2016, p. 259-260). 

Resta claro, portanto, que a vingança não pode se confundir com a justiça, pois 

segundo Nietzsche, a punição ao infrator apenas tem o condão de desencorajar condutas 

futuras, no sentido utilitário da medida. Afinal, prêmio algum deve ser dado aquele que faz o 

bem e, de igual forma, nenhuma punição deve ser dada ao que faz o mal (ARRUDA, 2016, p. 

260). 

                                                             
3
 Sobre o tema, afirma Maurer (1995, p. 176): “Quem, em contrapartida - quiçá com Nietzsche -, se coloca desde 

o início ceticamente em relação ao homem, não fica decepcionado nem surpreendido. Ele não tinha esperado 

outra coisa. Desumanidade é humano, dirá ele. No reconhecimento do ‘terrível texto fundamental homo natura’, 

Nietzsche concorda com Thomas Hobbes. O programa iluminista-progressista de uma crescente realização do 

humanitarismo pode se reverter em seu contrário, não em último lugar porque não quer admitir essa cética 

compreensão fundamental do homem”. 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

176 176 

O ponto principal da ideia de justiça em Nietzsche é considerar que a punição 

imposta ao infrator, nos moldes estabelecidos pela moral ocidental, não é eficiente:  

A relação de direito privado entre o devedor e seu credor, na qual já falamos 

longamente, foi mais uma vez, e de maneira historicamente curiosa e problemática, 

introduzida numa relação na qual talvez seja, para nós, homens modernos, algo 

inteiramente incompreensível: na relação entre os vivos e seus antepassados. Na 

originária comunidade tribal – falo dos primórdios – a geração que vive sempre 

reconhece para com a anterior, e em especial para com a primeira, fundadora da 

estirpe, uma obrigação jurídica (e não um mero vínculo de sentimento: seria lícito 

inclusive contestar a exigência deste último durante o mais longo período da espécie 

humana). A convicção prevalece de que a comunidade subsiste apenas graças aos 

sacrifícios e às realizações dos antepassados – e de que é preciso lhes pagar isso com 

sacrifícios e realizações: reconhece-se uma dívida [Schuld], que cresce 

permanentemente, pelo fato de que os antepassados não cessam, em sua sobrevida 

como espíritos poderosos, de conceder à estirpe novas vantagens e adiantamentos a 

partir de sua força. Em vão talvez? Mas não existe ‘em vão’ para aqueles tempos 

crus e ‘sem alma’. O que se pode lhes dar em troca? Sacrifícios (inicialmente para 

alimentação, entendida do modo mais grosseiro), festas, música, homenagens, 

sobretudo obediência – pois os costumes são, enquanto obra dos antepassados, 

também seus preceitos e ordens –: é possível lhes dar bastante? Esta suspeita 

permanece e aumenta: de quando em quando exige um imenso resgate, algo 

monstruoso como pagamento ao ‘credor’ (o famigerado sacrifício do primogênito, 

por exemplo: sangue, sangue humano, em todo caso). Segundo esse tipo de lógica, o 

medo do ancestral e do seu poder, a consciência de ter dívidas para com ele, cresce 

necessariamente na exata medida em que cresce o poder da estirpe, na medida em 

que ela mesma se torna mais vitoriosa, independente, venerada e temida. Não ao 

contrário! E todo passo para o debilitamento da estirpe, todo acaso infeliz, todos os 

indícios de degeneração, de desagregação iminente, diminuem o medo do espírito de 

seu fundador, oferecendo uma imagem cada vez mais pobre de sua sagacidade, de 

sua previdência e da presença do seu poder (NIETZSCHE, 1998, p. 77-78). 

Entende Giacoia Junior (2014, p. 53) que a hipótese genealógica de Nietzsche teria 

ocorrido “como uma violenta ruptura, como uma coerção instaurada e levada a efeito por 

golpes de violência”. E anota também: 

Com apoio numa polissemia fecunda contida na palavra alemã Schuld (que significa 

tanto dívida como culpa), Nietzsche sustenta que os principais conceitos, 

sentimentos e estimativas morais de valor são internacionalizações e sublimações 

desses materiais originários do universo jurídico do débito e do crédito (GIACOIA 

JUNIOR, 2014, p. 53). 

 

A autossupressão da justiça e o homem equitativo 

Diante da constatação de que a vingança e o castigo pelo castigo não refletem a ideia 

de justiça (mas apenas falsos valores ocidentais, construídos ao longo dos anos), Nietzsche 

defende a possibilidade de reversão da barbárie, mediante a liberdade e soberania (não a 

soberania estatal, mas a do indivíduo). É com a soberania do indivíduo que Nietzsche propõe 

a autossupressão da justiça e do Estado, como efetiva ‘espiritualização da força, sublimação 

da crueldade’.  

Não é concebível uma sociedade com tal consciência de poder que se permitisse o 

seu mais nobre luxo: deixar impune os seus ofensores. ‘Que me importam meus 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

177 177 

parasitas?’, diria ela. ‘Eles podem viver e prosperar – sou forte o bastante para 

isso!’... A justiça, que iniciou com ‘tudo é resgatável, tudo tem que ser pago’, 

termina por fazer vista grossa e deixar escapar os insolventes – termina como toda 

coisa boa sobre a terra, suprimindo a si mesma. A auto-supressão da justiça: 

sabemos com que belo nome ela se apresenta – graça; ela permanece, como é óbvio, 

privilégio do poderoso, ou menos, o seu ‘além do direito’ (NIETZSCHE, 1998, p. 

62). 

Nietzsche entende que tanto o tudo tem que ser pago quando o nada tem que ser 

pago são impróprios, pois distanciam-se da graça. “Isto consistiria – segundo Camargo – não 

mais em um passo do bicho-homem em direção ao homem, mas do homem ao super-homem” 

(2011, p. 96). No mesmo sentido, anota Giacoia Junior: 

A suprema realização da soberania é o indivíduo soberano, enfim desatrelado das 

malhas do direito, da vingança e da crueldade presentes no processo de formação da 

eticidade dos costumes. O indivíduo soberano é o fruto tardio do processo 

civilizatório, da pré-história da hominização – soberano é aquele que pode libertar-

se da brutalidade primeva. [...] O indivíduo soberano libera-se e opõe-se à eticidade, 

mas só pode fazê-lo porque introjetou e tornou segunda natureza a capacidade de 

referir-se a regras – em primeiro lugar a regra áurea: pacta sunt servanda. A 

conquista da liberdade passa, portanto, necessariamente, pela supressão do direito e 

da justiça fundada na heteronomia da legislação (GIACOIA JUNIOR, 2014, p. 54). 

Stegmaier (1992, p. 126) entende na visão de Nietzsche a justiça advém da troca de 

crueldades, que “com o tempo exige a regulamentação pelo direito num Estado que, uma vez 

tendo conquistado para o direito suficiente validez, pode por fim renunciar completamente à 

crueldade na figura dos castigos, e, com isso, pode mirar sua autêntica justiça” (apud 

GIACOIA JUNIOR, 2014, p. 56) e tornar-se clemente, dadivosa, graciosa. Arruda conclui 

que não é possível afastar o mal da pena em nossa sociedade, mas que a punição deve ser 

sempre buscada como ultima ratio, para o fim de se evitar uma vingança desenfreada. (2016, 

p. 261).   

A melhor justiça deve advir do homem equitativo descrito por Nietzsche na Aurora 

onde: “O ‘homem eqüitativo’ tem, pois, necessidade incessante do toque sutil de uma balança 

para avaliar os graus de poder e de direito que, segundo a vaidade das coisas humanas, só se 

mantêm em equilíbrio muito pouco tempo e só fazer subir ou descer: - ser equitativo é, pois, 

difícil e exige muita experiência, boa vontade e uma carga enorme de espírito”. 

(NIETZSCHE, 2013b, p. 141, n. 112). Embora difícil e talvez utópico, o homem equitativo 

carrega em si os atributos de Justiça pois tem experiência para julgar, boa vontade e uma 

enorme carga de espírito.  

Conclusões 

À guisa de conclusões, é possível inferir que o método nietzschiano apresentado em 

A Genealogia da Moral permite uma melhor análise das origens da moral ocidental, inclusive 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

178 178 

no contexto atual; sendo que a ideia de justiça um resultado da evolução história do homem 

primitivo (obligatio). 

Evidenciou-se também que a ideia de justiça se formou a partir uma construção da 

moral ocidental, calçada em falsos valores egoisticamente estabelecidos por camadas 

dominantes. A vingança e o desejo pelo castigo pelo castigo foram inseridos no conceito de 

justiça, como meio de justificação da barbárie, mas que não guardam qualquer relação com 

esta. 

A liberdade e a soberania do indivíduo representam o distanciamento do homem 

homo natura e a aproximação do homem equitativo (experiente, bondoso e espirituoso), com 

vistas à conquista de uma justiça clemente, dadivosa e graciosa. 

  



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

179 179 

Referência Bibliográfica 

ABBOUD, G.; CARNIO, H. G. Genealogia da justiça: uma abordagem a partir do conceito de 

‘oblitatio’ do direito privado romano. Revista de Direito Privado, vol. 48/2011, p. 11-46, 

Out/Dez 2011. 

ALVES, L. F. A. A ideia de justiça em Nietzsche: ou a justiça para além da ideia. 2016. 

(Doutorado em Direito) – Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte. 2016. 

ARRUDA, A. L. G. A pena e a moral do ressentimento em Nietzsche. Revista Pensamento 

Jurídico, São Paulo, vol. 10, n. 2, p. 235-263, jul/dez 2016. 

BUSELLATO, S. Zaratustra versus Parsifal. Cad. Nietzsche, São Paulo, v. 38, n. 1, p. 84-

105, abr. 2017.   

CAMARGO, G. A. Relações entre justiça e moral no pensamento de Nietzsche. Estudos 

Nietzsche, Curitiba, v. 2, n. 1, p. 79-97, jan./jun. 2011. 

CARNIO, H. G. A gênese do direito entre Kelsen e Nietzsche. Revista do Curso de Mestrado 

em Direito da UFC, n. 2, p. 39-58, 2009. 

FERNANDES, R. R. Nietzsche e o direito. 2005. (Doutorado em Filosofia) – Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2005. 

GIACOIA JUNIOR, O. Estado, democracia e sujeito de direito: para uma crítica da política 

contemporânea. Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea, Brasília, vol. 2, n. 2, p. 49-

61, 2014. 

GONÇALVES, R. J. Justiça, direito e vingança na filosofia moral de Friedrich Nietzshe. Rev. 

Fac. Direito São Bernardo do Campo, n. 20, p. 1-18, 2014. 

MARTON, S. Nietzsche: a transvaloração dos valores. São Paulo: Moderna, 1993.   

_____. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos. 2. ed., Belo Horizonte: UFMG, 

2000. 

MAURER, R. O outro Nietzsche: justiça contra utopia moral. Trans/Form/Ação, Marília, v. 

18, p. 171-182, jan. 1995. 

NIETZSHE, F. W. Além do bem e do mal: prelúdio de uma filosofia do futuro. Trad. Antonio 

Carlos Braga, São Paulo: Escala, 2013a. (Coleção O Essencial de Nietzche). 

_____. Aurora. Trad. Antonio Carlos Braga, São Paulo: Escala, 2013b. (Coleção O Essencial 

de Nietzche). 

_____. Genealogia da moral: uma polêmica. Trad. Paulo César de Souza, São Paulo: 

Companhia das Letras, 1998. 

_____. Humano, demasiado humano. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015.   

_____. Vida e obra. Coleção Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 2005.  

SILVA, J. R. C. da. A natureza do direito e da justiça com equilíbrio de forças em Nietzsche. 

Revista Opinião Filosófica, Porto Alegre, n. 07, n. 02, p. 316-331, 2016. 



DIAS; PINHEIRO, Ensaios Filosóficos, Volume XXI – Julho/2020 
 

180 180 

WERLE, M. A. Linguagem, filologia e interpretação na crítica de Nietzsche à moral e ao 

direito. Cadernos de Filosofia Alemã, n. 11, p. 111-126, Jan./Jun. 2008. 

WOTLING, P. Quando a potência dá prova de espírito: origem e lógica da justiça segundo 

Nietzsche. Cad. Nietzsche, São Paulo, n. 32, p. 203-232, 2013.  

  


